
 

 

 

 

 

 

 

 

 

SILENCIO…. 

LUEGO EXISTO 
Mercedes Fernandez 

 



 

 

La construcción silenciosa de un cerebro adulto 

 

 

Durante décadas, los hospitales compartieron un mismo ícono 
colgado en sus pasillos, una enfermera, de rostro amable, colocaba 
un dedo sobre sus labios en señal de silencio. Este gesto, simple 
pero poderoso, no solo buscaba preservar el descanso de los 
pacientes, sino también recordarnos que el silencio tenía un rol 
sanador. Hoy, desde el campo de la neurociencia, ese antiguo 
símbolo adquiere una nueva profundidad,   

El silencio no es solo una pausa ambiental, sino un verdadero 
estímulo biológico capaz de activar procesos regenerativos en el 
cerebro. 

Este trabajo explora cómo el silencio estructurado, así como los 
estados internos de silencio promovidos por prácticas contemplativas 
como el mindfulness y experiencias de atención profunda como el 
Flow, constituyen entornos fértiles para la neuro plasticidad y 
presencia activa de reparación cerebral y expansión cognitiva. 

Mucho tiempo se creyó que el cerebro humano dejaba de generar 
nuevas neuronas poco después del nacimiento o que la 
neurogénesis solo ocurría en etapas tempranas del desarrollo, idea 
sostenida durante gran parte del siglo XX, sin embargo en las últimas 
décadas estas teorías fueron desmentidas1, demostrando que el 
cerebro adulto si conserva la capacidad de producir nuevas 
neuronas, principalmente en dos regiones cerebrales, el hipocampo, 

 

1 En 1998, Eriksson et al. demostraron por primera vez que adultos humanos presentan células 
marcadas por BrdU que se convierten en neuronas en la zona dentada del hipocampo (Nature 
Medicine) ACS Publications+1Wikipedia+1. 

Sin embargo, en 2018 Sorrells et al. plantearon que la neurogénesis declina abruptamente 
durante la infancia hasta volverse casi indetectable en adultos. Esto generó debate entre 
investigadores sobre su magnitud y funcionalidad en humanos. 

A pesar de esto, varios estudios posteriores como Boldrini et al. (2018) y Moreno-Jiménez et al. 
(2019) mostraron evidencia de neurogénesis persistente incluso en personas mayores y en 
pacientes con Alzheimer, relacionando número de neuroblastos con mejor rendimiento 
cognitivo PMC. 

 

https://pubs.acs.org/doi/10.1021/acschemneuro.9b00063?utm_source=chatgpt.com
https://pmc.ncbi.nlm.nih.gov/articles/PMC6608595/?utm_source=chatgpt.com


 

 

clave para la memoria, el aprendizaje y la regulación emocional, y la 
zona subventricular adyacente a los ventrículos laterales. 

La neurogénesis hipocampal adulta cumple funciones críticas para la 
adaptación cognitiva y emocional. Se ha vinculado con la resiliencia 
al estrés, la mejora del estado de ánimo, la flexibilidad cognitiva y la 
memoria contextual. A la inversa, su disminución ha sido asociada 
con estados depresivos, deterioro cognitivo y envejecimiento cerebral 
acelerado. Así, se ha comenzado a considerar a la neurogénesis no 
solo como un fenómeno biológico, sino como una variable clínica, 
terapéutica y existencial. 

En estudios realizados con ratones sobre la neurogénesis en 
entornos controlados revelaron un hallazgo fascinante que subraya 
el poder del silencio como catalizador de la regeneración cerebral. 
Los investigadores expusieron a distintos grupos de animales a 
varias condiciones acústicas, incluyendo música clásica y periodos 
de silencio absoluto, para evaluar la producción de nuevas neuronas 
en el hipocampo, la región del cerebro asociada con la memoria y las 
emociones. Si bien la música y otros sonidos generaron respuestas 
cerebrales, estos efectos tendieron a ser fugaces y pasajeros. En 
marcado contraste, el silencio, aplicado de manera estructurada y 
sostenida, provocó una activación cerebral mucho más profunda y 
duradera, y fue el único estímulo que impulsó de forma significativa 
la neurogénesis, demostrando una capacidad regenerativa más 
potente que la melodía. En este contexto, la pieza musical utilizada 
para la comparación fue la aclamada Sonata para dos Pianos en Re 
mayor, K. 448 de Wolfgang Amadeus Mozart, conocida popularmente 
como el origen del Efecto Mozart, por ser usada para concentración 
y rendimiento cognitivo, cuya compleja estructura no logró superar la 
eficacia del sosiego puro para estimular el nacimiento de nuevas 
células nerviosas. 

El proceso de formación de nuevas neuronas no es estático, está 
regulado por múltiples factores internos y externos. Entre los 
estimulantes más importantes se encuentran el ejercicio físico, el 
aprendizaje significativo, el sueño profundo, una nutrición 
equilibrada, y cada vez con más evidencia, entornos de silencio, 
prácticas de meditación mindfulness, y estados de atención plena 
como el flow. 

Estas prácticas, al reducir el estrés crónico, modular la actividad del 
eje HPA (hipotálamo-hipófisis-adrenal), y aumentar la coherencia 
funcional entre redes neuronales, crean condiciones neurobiológicas 



 

 

favorables para la proliferación y supervivencia de nuevas neuronas. 
La neurogénesis, no ocurre en aislamiento: es influida por las 
experiencias, la calidad de vida y el entorno emocional, según el 
modo en que el sujeto transite su existencia, si es en tensión 
constante, sobreexposición sensorial y multitarea, el entorno cerebral 
tiende a volverse hostil, si en cambio se crean espacios de quietud, 
atención, propósito y enfoque profundo, el cerebro parece responder 
con plasticidad y regeneración¹ 

La neurogénesis puede entenderse no solo como una función 
cerebral, sino como una posibilidad ética y existencial para cuidar y 
renovar la mente.  

A diferencia del ruido interno y externo que caracteriza muchas vidas 
modernas, el silencio puede entenderse como un entorno 
neurocognitivo en su mismo, si el silencio estructurado no solo 
reduce el estrés, sino que también favorece la proliferación celular, 
implicaría que crear espacios de calma y percepción consciente 
podría ser tan importante como la buena alimentación o el descanso 
reparador.  

En la búsqueda de formas de encontrar este silencio, no solo acústico 
sino como una disposición interna, un modo de habitar el presente 
abre la puerta a una perspectiva nueva en prácticas contemplativas, 
una de ellas es el Mindfulness, creado por Jon Kabat Zin2, 
proponiendo una metodología científica para cultivar la atención 
plena, prestar atención de manera intencional, en el momento 
presente sin juzgar. La práctica propuesta de 8 semanas de MBRS, 
aumento la densidad de la materia gris en áreas cerebrales 
asociadas a la memoria, regulación emocional y aprendizaje. Esto 
sugiere que no solo calma, también transforma físicamente el 
cerebro, facilitando neurogénesis y la plasticidad. 3 

La práctica de esta técnica pretende enseñar a la mente a prestar 
atención al presente postulando que la disminución de las 

 

2 El MBSR, o Mindfulness Based Stress Reductivo, nació en 1971 en la Clínica para la Reducción 
del Estrés de la Universidad de Massachusetts, con el propósito de ayudar a pacientes con dolor 
crónico y enfermedades graves desde un enfoque cuerpo-mente 

3 Hölzel, B. K., Carmody, J., Vangel, M., Congleton, C., Yerramsetti, S. M., Gard, T., & Lazar, S. 
W. (2011). Mindfulness practice leads to increases in regional brain gray matter density. 
Psychiatry Research: Neuroimaging, 191(1), 36–43. 
https://doi.org/10.1016/j.pscychresns.2010.08.006 
 

https://doi.org/10.1016/j.pscychresns.2010.08.006


 

 

preocupaciones acerca del pasado y el futuro puede ayudar a 
aumentar la aceptación y disminuir el estrés. 

El concepto de atención plena, originado en el budismo, no tiene 
naturaleza religiosa ni esotérica: es descrita como atención 
desapasionada, no evaluativa, y sostenido momento a momento, 
sobre los estados y procesos mentales perceptibles, lo que incluye 
sensaciones físicas, percepciones, estados afectivos, pensamientos 
e imaginación. Se pretende desapasionada y no evaluativa: implica 
prestar atención sostenida al contenido mental, pero sin pensar sobre 
él, sin compararlo, ni evaluarlo de manera alguna. 

El objetivo es simplemente observar cómo surgen y se disuelven los 
contenidos de la conciencia, sean estos agradables, desagradables 
o neutros, prestando especial atención a la naturaleza transitoria de 
todo. La práctica del mindfulness, tanto formal como informal, se 
asienta en la base de la intención, que es el compromiso consciente 
de dedicar tiempo a la práctica, la atención o la capacidad de enfocar 
la conciencia en un objeto elegido, frecuentemente la respiración o 
las sensaciones corporales, en el momento presente y, sobre todo, 
la actitud con la que uno se acerca a esta experiencia. Esta actitud 
es fundamentalmente de aceptación, curiosidad, paciencia, no juicio 
y bondad hacia uno mismo y hacia lo que se experimenta, rompiendo 
así el ciclo de la reacción mental que normalmente intensifica 
cualquier malestar. Esta aproximación no reactiva a la experiencia ha 
permitido que la investigación científica valide la eficacia de la 
atención plena en una amplia gama de contextos, siendo sus 
beneficios comprobados numerosos y significativos. Al disminuir el 
tiempo que la mente pasa rumiando obsesivamente sobre el pasado 
o el futuro, la práctica reduce significativamente el estrés y la 
ansiedad, ya que modula la activación del sistema nervioso asociado 
a la respuesta de huida o lucha. Además, facilita una notable mejora 
en la regulación emocional, dando a la persona la capacidad de 
identificar y aceptar sus emociones sin ser inmediatamente 
arrastrado por ellas, lo que conduce a una respuesta más reflexiva 
en lugar de una reacción automática y perjudicial. La práctica entrena 
al cerebro para sostener la atención de manera más efectiva, lo cual 
se traduce en un aumento palpable de la concentración y la memoria 
de trabajo, mientras que, en el plano de la salud física, se ha 
observado que el mindfulness ofrece un alivio significativo en el 
manejo del dolor crónico, pues permite al individuo cambiar su 
relación con la sensación, observándola sin añadir el componente de 
sufrimiento emocional que suele acompañarla. Finalmente, se ha 



 

 

demostrado que modula positivamente la respuesta inflamatoria del 
cuerpo, fortaleciendo el sistema inmunológico, y al calmar la 
excitación mental, se convierte en un tratamiento coadyuvante eficaz 
para mejorar la calidad del sueño y combatir el insomnio. 

El mindfulness en silencio es una forma intencionada de atención al 
presente, sin estímulos externos ni dialogo verba, haciendo foto en la 
respiración, el cuerpo y los pensamientos que surja 
espontáneamente, practicando en entorno de silencio consciente, 
permitiendo que la atención endógena predomine sobre la atención 
exógena, propiciando un entorno de plasticidad sináptica.  

Matthieu Ricard relata su experiencia en retiros de silencio profundo 
en el Himalaya, donde no es solo la ausencia de ruido externo, sino 
una presencia activa que permite la claridad mental, la introspección 
lucida y la experimentación de la conciencia compasiva, soltando 
todo lo que fragmente, comprima o torture nuestro espíritu.  

Su testimonio se aliena con hallazgos neurocientíficos que vinculan 
estados de calma prologada y atención plena con procesos de 
neurogénesis y reorganización cerebral. Ricard sostiene que “en el 
corazón del silencio, el ser se vuelve transparente, como un cielo sin 
nubes” lo que sugiere que estos entornos pueden facilitar o ser 
condiciones óptimas para la regeneración neuronal y el equilibrio 
psicofisiológico.  

Además de Colaborador fundamental en el Instituto Mind and Life, 
que fomenta la investigación entre las tradiciones contemplativas y la 
ciencia moderna, convirtiéndose en sujeto de estudio ideal para los 
neurocientíficos, que demostraron con resonancias magnéticas que 
su cerebro muestra una actividad inusualmente alta en áreas 
asociadas a las emociones positivas y la compasión, lo que le valió 
el apodo de “el hombre más feliz”, ayudando a demostrar que la 
meditación tiene el poder de transformar la estructura y función del 
cerebro. Si bien su enfoque es espiritual, sus prácticas 
contemplativas han sido documentadas sirviendo como integración 
entre la investigación y la evidencia empírica. 

 

 En las últimas décadas, la neurociencia ha comenzado a descubrir 
cómo otros estados mentales y emocionales sostenidos no solo 
impactan en la calidad de vida, sino que influyen directamente en la 
plasticidad cerebral y en la capacidad del cerebro para regenerarse. 



 

 

Uno de estos estados es el Flow, término acuñado por el psicólogo 
Mihály Csíkszentmihályi, quien lo definió como una experiencia 
óptima en la que la persona se sumerge completamente en una 
actividad, con alto grado de concentración, disfrute y pérdida de la 
noción del tiempo. Para que el estado de Flow pueda emerger, son 
necesarias condiciones ambientales específicas, claridad de 
objetivos, retroalimentación inmediata y un entorno de calma 
concentrada. Aquí es donde el silencio cobra especial relevancia, a 
diferencia del ruido o el concepto multitarea, este sosiego crea un 
contexto que favorece la atención sostenida y la inmersión profunda, 
muy necesarios para entrar en Flow. Al reducir los estímulos 
externos, se facilita que la atención se dirija hacia el interior, 
permitiendo que la persona se mantenga completamente absorbida 
en la acción, fundiendo la conciencia con la actividad misma. Este 
estado de inmersión total se potencia de manera natural y poderosa 
cuando la tarea elegida es profundamente disfrutada y amada, el 
entusiasmo actúa como un imán para la concentración, haciendo que 
el esfuerzo se sienta liviano. Cuando uno se dedica a su pasatiempo 
favorito, ya sea pintar un cuadro, tocar un instrumento musical, 
solucionar un problema complejo de programación o practicar un 
deporte que exige precisión, los objetivos y la estructura de la tarea 
se vuelven instintivamente claros, mientras que la retroalimentación, 
el trazo logrado, el acorde perfecto o el avance visible, es inmediata 
e inherentemente gratificante, cumpliendo de forma orgánica con las 
condiciones del Flow. Lo crucial es que la dificultad de esta actividad 
amada se equilibra casi perfectamente con la habilidad personal en 
ese momento, logrando un punto ideal que evita tanto el aburrimiento 
y la apatía, por ser demasiado fácil, como la frustración y la ansiedad, 
por ser demasiado difícil. Este equilibrio mágico es la llave que 
permite que la conciencia se fusione con la acción, llevando a una 
anulación natural de las distracciones externas y, quizás lo más 
significativo, de la voz interna crítica que juzga, en esos preciosos 
momentos no existe la preocupación por el pasado ni el futuro, ni 
siquiera una conciencia marcada del propio yo. La experiencia se 
vuelve un fin en sí misma, donde la persona se siente totalmente 
competente, eficaz y en control, viviendo esa sensación de que el 
tiempo parece detenerse o se acelera sin previo aviso, siendo este 
un testimonio de que el cerebro ha entrado en una fase de 
rendimiento óptimo y profunda satisfacción. 

Los estados de alta concentración placentera implican una 
hipofrontalidad transitoria, una reducción temporal de la actividad en 
las áreas del lóbulo frontal, esta es una región del cerebro asociada 



 

 

a las funciones ejecutivas, la autoconciencia, la planificación y la 
toma de decisiones, lo que permite concentración profunda, perdida 
de la noción del tiempo permitiendo una ejecución fluida y 
automatizada de habilidades, consolidando un aprendizaje 
significativo bajo un entorno emocionalmente positivo. Este apagón 
no es una desconexión sino una pausa, un silenciamiento estratégico 
del crítico interno, clave en el disfrute. Durante estas experiencias la 
liberación de dopamina lo vuelve gratificante, reforzando los circuitos 
neuronales y haciendo que el cerebro asocie la actividad con el 
disfrute y la recompensa, generando motivación para repetirlo.  

El silencio como recurso espiritual, ético o filosófico se usaba mucho 
antes de poder mensurar su poder sanador, sabios como los 
estoicos, monjes, y grandes pensadores se refugiaban en él, como 
forma de calmar el cuerpo, ordenar el pensamiento, habitando la 
quietud como sanación e iluminación. Cuando una práctica atraviesa 
los tiempos y las culturas, si resistió el olvido, las modas, las eras, no 
lo hace por accidente sino por verdad. Si algo ha sido un pilar para la 
sanación, la paz o el conocimiento interno, es obligación de la ciencia, 
como seres de razón no solo aceptarlo sino desentrañar su esencia 
y validar su poder.  

Una persistencia milenaria no puede ser un capricho, es la huella de 
un fenómeno que merece ser comprendido, medido y celebrado. 
Tenemos obligatoriamente que mencionar la comprobación empírica 
como el motor del a comprobación científica, que con observación y 
experimentación ha podido validar y refutar teorías, transformando 
suposiciones en conclusiones respaldadas. En este momento de la 
historia donde la contaminación sensorial, saturada de estímulos, 
impide que un sujeto se repare en el más amplio sentido de la 
palabra, con cerebros en alerta permanente, inundados de cortisol 
por el estrés, la sobre carga de obligaciones, con herramientas 
pobres o sin ellas para gestionarlas, con contaminación acústica en 
forma de violencia ambiental, haciendo del silencio un derecho de 
salud pública y una obligación ética personal. Esta responsabilidad 
ética se traduce en la creación de espacios de reflexión individual, 
que son esenciales para el desarrollo del pensamiento crítico y para 
una toma de decisiones más conscientes, es una forma de proteger 
la salud mental y física en un mundo saturado. Al igual que sugiere 
Matthieu Ricard, fomentar la empatía se vuelve posible cuando la 
quietud interna fortalece nuestra estructura neuronal y promueve la 
neurogénesis. Esta regeneración cerebral, impulsada por el silencio 
acústico o cognitivo, nos devuelve el control de nuestras propias 



 

 

emociones, permitir la neuro plasticidad con silencio para que nuestro 
cerebro adquiera claridad de pensamiento y resiliencia emocional. 

 

 

 

 

REFERENCIAS  

• Csikszentmihalyi, M. (1990). Flow: The psychology of optimal  

experience. Harper & Row. 

• MBSR (1971) "Mindfulness-Based Stress Reduction" (Reducción del  

estrés basado en la atención plena). Programa de Jon Kabat Zin. 

• Ricard, M. (2007). En defensa de la felicidad: Una vida en contacto con  

la alegría. Urano. 

• Ricard, M. (2022). Memorias de un monje budista. Arpa Editors 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


