
Extrait Maha satipatthana sutta
Les nivarana / les 5 obstacles 

Et comment, ô bhikkhu, un bhikkhu demeure-t-il considérant les objets mentaux ?

Les cinq obstacles
Voici, ô bhikkhu, un bhikkhu demeure considérant les cinq obstacles dans les objets mentaux.
Et comment, ô bhikkhu, un moine demeure-t-il considérant les cinq obstacles dans les objets
mentaux ?

Voici, ô bhikkhu, un bhikkhu, quand le désir sensuel est en lui, il sait : « En moi est le désir
sensuel » ; quand le désir sensuel n’est pas en lui, il sait : « En moi n’est pas le désir sensuel ;
il sait comment le désir sensuel, non apparu, apparaît. Il sait comment le désir sensuel apparu,
est déraciné. Il sait comment le désir sensuel déraciné ne surgira plus.

Quand l’aversion est en lui, il sait : « En moi, est l’aversion ». Quand l’aversion n’est pas en
lui, il sait : « En moi, n’est pas l’aversion ». Il sait comment l’aversion, non apparue, apparaît. Il
sait  comment  l’aversion  apparue  est  déracinée.  Il  sait  comment  l’aversion  déracinée,  ne
surgira plus.

Quand la torpeur physique et mentale sont en lui, il sait : « En moi sont la torpeur physique
et mentale ». Quand la torpeur physique et mentale ne sont pas en lui, il sait : « En moi ne
sont pas la torpeur physique et mentale ». Il sait comment la torpeur physique et mentale, non
apparues,  apparaissent.  Il  sait  comment  la  torpeur  physique  et  mentale  apparues  sont
déracinées. Il sait comment la torpeur physique et mentale déracinées ne surgiront plus.

Quand l’agitation anxieuse  est en lui, il sait : « En moi, est l’agitation anxieuse ». Quand
l’agitation anxieuse n’est pas en lui, il sait : « En moi, n’est pas l’agitation anxieuse ». Il sait
comment  l’agitation  anxieuse non apparue,  apparaît  ;  il  sait  comment  l’agitation  anxieuse
apparue est déracinée ; il sait comment l’agitation anxieuse déracinée ne surgira plus.

Quand le doute est en lui, il sait : « En moi est le doute ». Quand le doute n’est pas en lui, il
sait : « En moi, le doute n’est pas ». Il sait comment le doute, non apparu, apparaît ; il sait
comment le doute apparu est déraciné ; il sait comment le doute déraciné ne surgira plus.

Ainsi  demeure-t-il,  pratiquant la contemplation des objets mentaux sur les objets mentaux,
intérieurement ou  extérieurement, ou à la fois intérieurement et extérieurement. Il demeure
contemplant les facteurs d'origine dans les objets mentaux, ou il  demeure contemplant les
facteurs  de  dissolution  dans les  objets  mentaux,  ou  il  demeure  contemplant  à  la  fois  les
facteurs d'origine et de dissolution dans les objets mentaux. Ou la conscience qu' « il y a des
objets mentaux » est établie en lui au degré nécessaire pour la connaissance et l'attention.
Indépendant il demeure, ne s'attachant à rien au monde. 
Ainsi  demeure  un  moine,  pratiquant  la  contemplation  des  objets  mentaux  sur  les  objets
mentaux. »

Association Sans forme ni chemin
 sansformenichemin@yahoo.fr

www.sans-forme-ni-chemin.net 


